
NE U JAPIM ZË ATYRE QË
GUXOJNË TË NGRIHEN
KUNDËR DËMIT QË
MBIJETON NË HESHTJE

BOTIMI I 5-TË



PËRMBAJTJA

Magda

01
TË DASHUR LEXUES

Ky edicion është një ftesë për të parë
më afër, për të dëgjuar më thellë dhe
për të qëndruar me qëllim.

MEDINË DAUTI

Mirë se vini në sistem 
Njerëzimi nuk përfshihet

ERTA BERISHA

Derisa vdekja të na ndajë

ANJA ZLOPORUBOVIĆ
Dhuna seksuale në konflikt:
Trauma, nevoja për vëmendje dhe
modeli që vazhdon

NOL MUSA

Një ligj i ri për barazi gjinore në
Shqipëri: 
A po mbetet pjesa tjetër e Ballkanit
pas?

02 03

04 05
HADIA ABDELFATAH

Dita kur telefoni u bë armë

06

MILA MIHAJLOVIĆ
Ëndrrat

FAKTE
A e dinit?

07 08
ANA ADŽIĆ &
BUBULINA PENI
Nga Beogradi në Prishtinë: 
Gratë që refuzuan të heshtin

09

AJ
Vija

ADELINA TËRSHANI 

Shpija e vjetër që t’perzen

10 11
VISAR KUKAQI

Privilegji i të qenurit burrë 

12

MARIJA ILIĆ

Nga gjuha te dhuna

13
LINJAT EMERGJENTE
PËR NDIHMË
Raporto

14



Të dashur lexues, 

Gjashtëmbëdhjetë ditë vijnë çdo vit si kujtesë, por pesha që mbartin është
e përditshme. Dhuna me bazë gjinore nuk pret fushata. Ajo ekziston në
hapësirat tona të zakonshme, në çastet që shpesh i hedhim poshtë, në
fjalët që zvogëlojnë, në frikërat e heshtura që njerëzit mësojnë t’i fshehin.

Këto gjashtëmbëdhjetë ditë na ftojnë të mos bëhemi sikur dëmi është larg
apo i rrallë. Na kërkojnë të shohim më nga afër se si frika lëviz nëpër
shtëpi, vende pune dhe rrugë që duhej të ishin të sigurta. Na nxisin të
dëgjojmë pa paragjykim, të besojmë pa kërkuar prova, dhe të nderojmë
ata që e mbajnë historinë e tyre në trup, në kujtime dhe në buzëqeshje të
përmbajtura.

Mbijetesa nuk është e lehtë. Shërimi nuk ndjek orar. Disa plagë shfaqen
menjëherë, të tjera dalin në pah vite më vonë, në mes të nje dite krejt të
zakonshme. Por këto ditë na kujtojnë edhe përgjegjësinë tonë: të
qëndrojmë përkrah njëri-tjetrit, të ndërhyjmë kur është e nevojshme, të
largojmë fajin nga të mbijetuarit, dhe të ndërtojmë një botë ku siguria nuk
është privilegj.

Gjashtëmbëdhjetë ditë — dhe çdo ditë pas tyre — na thërrasin të veprojmë
me qartësi dhe dhembshuri. Dinjiteti nuk mund të varet nga koha. Liria
nga frika nuk duhet të jetë e kushtëzuar. Kurajoja e atyre që kanë
përjetuar dhunë është shumë më e madhe se sa bota ka pranuar
ndonjëherë, dhe është detyrimi ynë të sigurojmë që zërat e tyre të
dëgjohen, të mbrohen dhe të besohen.

Me solidaritet dhe forcë, 
Ekipi i MagDA-s

Aida Fejzullahu,  Redaktore, Alumne e DA 2023
Anja Anđušić, Redaktore, Alumne e DA 2019
Marija Jovanović, Redaktore, Alumne e DA 2019
Nën udhëheqjen e Alba Jakupi, Alumne e DA 2018

M AG DA
R E V I S TA  E  A K A D E M I S Ë  S Ë  D I A L O G U T
B o t i m i  i  5 - t ë  –  D h j e t o r  2 0 2 5

*Ky iniciativë implementohet nga rrjeti i Alumneve të Dialog Academy me mbështetje financiare të Misionit të OSBE-së
në Kosovë. Pikëpamjet e shprehura u përkasin autorëve dhe kontribuuesve dhe jo domosdoshmërisht paraqesin qëndrimin

zyrtar të OSBE-së apo Misionit në Kosovë. Kjo deklaratë është pa paragjykim ndaj qëndrimeve mbi statusin dhe është në
përputhje me Rezolutën 1244 të KS të OKB-së dhe Opinioni të GJND-së mbi Deklaratën e Pavarësisë së Kosovës.



D H U N A  S E K S UA L E  N Ë  K O N F L I K T:
T R AU M A ,  N E V O J A  P Ë R  V Ë M E N D J E  D H E
M O D E L I  Q Ë  VA Z H D O N

Anja Zloporubović

Lufta mbaroi. Jo dje, por as aq larg në kohë sa
të duket e harruar. Ushtarët ulën armët,
politikanët nënshkruan marrëveshjet e paqes,
gjyqtarët shpallën vendimet. Fëmijët
pushuan së bërtituri, por nënat vazhduan të
qanin. Vendet e shpuara nëpër ndërtesa u
mbyllën, trupat u varrosën, gjaku u la nga
rrobat. Apo nga duart, varet në cilën anë të
historisë ishe atë kohë. Shkollat u rihapën,
fqinjët nisën sërish të pinë kafe bashkë, dhe
rrugët u mbushën me shpresë, aty ku dikur
shkelte ushtria. Burrat nisën të ecnin lirshëm.
Shumica e grave, jo kurrë.

Me siguri e ke dëgjuar shpesh që luftërat e
ish-Jugosllavisë përfaqësojnë konfliktin më të
përgjakshëm në tokën europiane pas Luftës
së Dytë Botërore. Kjo për shumë arsye: bilanc
i lartë viktimash, numër i madh krimesh lufte,
raste të spastrimit etnik, dhe shumë
elemente të tjera që besohej se i kishin
takuar së kaluarës. Edhe pse asnjë shkelje e
të drejtave të njeriut nuk meriton më pak
vëmendje se një tjetër, shpesh duket sikur
viktimat e dhunës seksuale të lidhur me
konfliktin (CRSV) zënë vendin e fundit në
listën e prioriteteve në Ballkan. CRSV përfshin
përdhunimin, skllavërinë seksuale,
prostitucionin e detyruar, shtatzënitë e
detyruara dhe shumë forma të tjera dhune
seksuale kundër kujtdoqoftë gjatë një
konflikti. Përdoret zakonisht për të përhapur
frikë dhe për të imponuar dominim, duke
prodhuar njëkohësisht turp e faj te viktimat.
Edhe pse CRSV u ndalua qartë në nenin 27 të
Konventës së IV të Gjenevës (1949), vetëm me
Statutin e Romës të vitit 1998 u përcaktua se
aktet e dhunës seksuale dhe me bazë gjinore

përbëjnë krime lufte, krime kundër njerëzimit
dhe, në rrethana të caktuara, gjenocid.
Dënimi i parë për përdhunim si krim kundër
njerëzimit u dha nga ICTY në çështjen
Kunarac et al., lidhur me dhunën seksuale të
kryer nga pjesëtarë të ushtrisë së Republikës
Srpska në Foçë, Bosnje e Hercegovinë.
Vlerësohet se dhjetëra mijëra gra u
përdhunuan gjatë luftërave në Bosnje, Kroaci
dhe Kosovë.

Megjithatë, qëllimi i këtij artikulli nuk është të
shohë të shkuarën. Përkundrazi, të shpjegojë
të ardhmen. Tridhjetë vjet pas luftërave, CRSV
mbetet një temë rrallë e studiuar dhe e
përmendur në rajon. Edhe kur krimet
harrohen, trauma dhe stigma mbeten. Po
ashtu edhe raportet e pushtetit. Por le ta
marrim hap pas hapi. 

Imagjino të luftosh për jetën për vite me
radhë në një luftë që nuk e kërkove ti. Pastaj
imagjino t’i merret edhe dinjiteti. Në fund,
imagjino që, sapo lufta mbaron, shteti sillet
sikur ai dinjitet nuk ka qenë kurrë i yti. Ai të
detyron të harrosh, të ecësh përpara, të
nisësh një jetë të re. Pret që ti të përballesh
me traumën tënde, duke vepruar sikur nuk
ka qenë vetë pjesë e krijimit të saj. Viktimat e
CRSV kërkojnë njohje të duhur, mbështetje të
shëndetit mendor dhe përfitime ligjore si
reparacionet. Këto janë thelbësore për të
adresuar të shkuarën dhe për të ndihmuar në
parandalimin e cikleve të dhunës dhe
përçarjes sociale. 



Nga të gjitha vendet e Ballkanit, Serbia
mbetet e vetmja që nuk e ka njohur CRSV si
kategori të viktimave civile të luftës, duke i
lënë gratë pa mbështetjen dhe kompensimin
e nevojshëm. Ligji i Serbisë për të Drejtat e
Invalidëve Civilë të Luftës u kërkon grave të
vërtetojnë dy gjëra për t’u njohur si viktima
civile: së pari, që janë përdhunuar; së dyti, që
kanë pësuar 50% dëmtim trupor. Ky ligj i
vjetëruar, i miratuar gjatë regjimit të
Millosheviqit në vitin 1996, i detyron viktimat
të kalojnë nëpër një proces ritraumatizimi,
duke i diskriminuar edhe më shumë në vend
që t’u ofrojë mbështetje për shërim dhe
integrim. Ndërkohë që viktimat dhe trauma e
tyre anashkalohen, modelet e dhunës me
bazë statusi rikthehen.

Shembulli më i qartë janë rastet e grave që
kanë përjetuar brutalitet policor gjatë
protestave studentore në Serbi. Në të paktën
një rast, sipas dëshmive publike, policët iu
afruan grave me arrogancën tipike: “E di kush
jam unë?”. Qëllimi: frikësim, poshtërim,
imponim autoriteti. Kush i dëgjon dëshmitë e
grave në ICTY do të njohë menjëherë modele
të ngjashme. 

Dhuna seksuale, prandaj, lidhet gjithmonë
me pushtetin: pushtetin për të komanduar,
kontrolluar dhe për të mbjellë frikë. Ajo vjen
nga patriarkia, e ndërtuar mbi raporte të
konstruara të pushtetit që krijojnë modele të
dhunshme sjelljeje.

Qeveria lejon që këto modele të vazhdojnë.
Duke injoruar. Duke mos dënuar. Duke
anashkaluar numrin alarmant të feminicideve
vitet e fundit. Duke fajësuar viktimën në vend
të dhunuesit. Duke mbrojtur dhunuesin.
Duke propozuar ndryshime ligjore që futin
konceptin e “aktit më të lehtë të
përdhunimit”. Lista është e gjatë. Cikli duhet
thyer. Lufta mbaroi. Burrat nisën të ecin
lirshëm. Shumica e grave, kurrë.



M I R Ë  S E  V I N I  N Ë  S I S T E M  
N J E R Ë Z I M I  N U K  P Ë R F S H I H E T

Medinë Dauti

Hyra në gjykatë duke besuar një premtim,
që kur raporton ngacmim seksual, sistemi
ekziston për të kujdesur, për të mbrojtur dhe
për të rikthyer dinjitetin. Në vend të kësaj,
dola disa orë më vonë si një dosje. Një
numër. Letërpunimi kishte filluar, por
gjithçka tjetër dukej e diskutueshme.

Sipas Profilit të Shtetit të UN Women 2024
për Kosovën, 29 për qind e grave në Kosovë
kanë përjetuar ngacmim seksual. Por kur më
në fund e thua me zë të lartë çfarë të ka
ndodhur, kur mbledh çdo grimcë guximi që
të ka mbetur në trup dhe i kërkon shtetit të
bëjë detyrën e tij, nuk bëhesh person në sytë
e sistemit, bëhesh deklaratë për t’u verifikuar
dhe rast për t’u proceduar.

Procesi i raportimit fillon me formularë,
kutiza për të shënuar, dhe një ton që
sugjeron se po u krijon punë. Shumë zyrtarë
nuk janë të trajnuar për të menaxhuar
traumën dhe kanë kuptim të kufizuar të
dhunës me bazë gjinore. Sipas hulumtimit të
UN Women, një pjesë e madhe e punonjësve
të sektorit publik në Kosovë nuk kanë marrë
kurrë trajnim për trajtimin e ankesave për
ngacmim seksual. Kjo zbrazëti shfaqet
menjëherë, sepse të mbijetuarat pyeten në
mënyra që minimizojnë përvojat e tyre,
ndërsa dhunuesit kalojnë nëpër një proces
rutinë që nuk adreson asgjë nga dëmi i
shkaktuar.

Gjëja e parë që mëson është se urgjenca
është iluzion. Ti hyn me adrenalinë dhe me
pritje, por sistemi të pret me drita
fluoreshente dhe një hetues që ka dëgjuar
aq shumë histori sa nuk e dëgjon më
tënden. Ti do të flasësh. 

Ata duan të mbarojnë formularin. Dhe
ngadalë, ti tkurresh brenda formës që ata
krijojnë për ty. 

Ka një moment kur nuk je më person, por
procedurë. Afat. Kod rasti. Detyrë që duhet
përfunduar para drekës. Askush nuk të
paralajmëron se pjesa më e vështirë e
raportimit nuk është ajo që të ka ndodhur,
por indiferenca që të pret më pas. Sepse
dhuna që ke përjetuar bëhet dytësore
përballë dhunës së të trajtuarit si zhurmë
administrative.

Dhe ja pjesa që sistemi shmang ta pranojë,
ai dështon edhe ndaj dhunuesve.
Kur ngacmuesi trajtohet si bezdi mbi një
tavolinë dhe jo si njeri që duhet të përballet
me dëmin që ka shkaktuar, asgjë nuk
ndryshon. Nuk ka rehabilitim, nuk ka
edukim, nuk ka llogaridhënie, vetëm
iluzioni i rendit. Një rast lëviz përpara. Një
dosje vuloset. Një dhunues del jashtë i
paprekur, gati të përsërisë të njëjtin dëm.

Kjo është kulturë institucionale. Sistemi i
drejtësisë prioritizon mbylljen e rasteve mbi
kuptimin e një gruaje që dridhet dhe
ndihet sikur ajo është në gjyq. Ata dinë të
arkivojnë, por nuk dinë të shoqërojnë. Dinë
të caktojnë seanca, por jo të krijojnë siguri.
Dhe kur vonesat zgjasin me muaj ose vite,
jeta e të mbijetuarës mbetet pezull, e
ngjitur mes asaj që ka ndodhur, asaj që
mund të ndodhë dhe asaj që shteti refuzon
të zgjidhë.



Duke parë mënyrën si sistemi të trajton si
barrë, sikur prania jote prish rendin,
vazhdimisht mendoja: nëse sistemi është kaq
i ftohtë me mua, çfarë do të thotë kjo për dikë
më të ri? Dikë më të frikësuar? Dikë pa
mbështetje?

Kështu institucionet riprodhojnë dëmin
patriarkal, qetë, burokratikisht dhe pa e
ngritur asnjëherë zërin. Përmes mosbesimit.
Përmes vonesave. Përmes distancës
emocionale. Përmes pretendimit se
“procedura” është e njëjtë me drejtësinë. Kjo
është arsyeja pse kaq shumë gra nuk
raportojnë. Dhe kjo është arsyeja pse kaq
shumë dhunues largohen të paprekur.

Sepse drejtësia, ashtu siç funksionon sot, nuk
kërkon shërim. Kërkon mbyllje. Dhe mbyllja
nuk është e njëjtë me transformimin.

Sistemi i drejtësisë do të vazhdojë të na
dështojë, viktima dhe dhunues njësoj,
përderisa nuk pranon të shohë njerëzimin e
atyre që hyjnë brenda tij. Fushata e 16 Ditëve
të Aktivizmit nuk është vetëm për të
emërtuar dhunën, por për të emërtuar edhe
dhunën e institucioneve që pretendojnë se
na mbrojnë ndërkohë që funksionojnë pa
empati, pa vizion dhe pa urgjencë.

Deri sa sistemi ta mësojë këtë të vërtetë të
thjeshtë, gratë do të vazhdojnë të hyjnë në
këto ndërtesa si qenie njerëzore dhe të dalin
prej tyre si dosje. Dhe ky është braktisja e
njerëzimit.



N J Ë  L I G J  I  R I  P Ë R  B A R A Z I  G J I N O R E  N Ë  S H Q I P Ë R I :  

A  P O  M B E T E T  P J E S A  T J E T Ë R  E  B A L L K A N I T
P A S ?

Nol Musa

Kohët e fundit, një vend ballkanik ndërmori
një hap të rëndësishëm, edhe pse të
komprometuar thellë, drejt forcimit të
barazisë gjinore. Më 7 nëntor 2025, me 77
vota pro, Parlamenti i Shqipërisë miratoi
Ligjin e ri për Barazinë Gjinore pas debateve
të gjata publike dhe ndryshimeve të shumta
të bëra në minutën e fundit.

Edhe pse versioni final i ligjit ende nuk ishte
publikuar në Fletoren Zyrtare në kohën e
hartimit të këtij artikulli, dhe për këtë arsye
teksti zyrtar nuk ishte i disponueshëm,
organizata QIKA raportoi se disa terma kyç u
hoqën gjatë procesit të amendimeve.
Referencat për “përkatësi të shumëfishta”,
“përfshirje”, “identitet gjinor” dhe “diversitet
gjinor” u eliminuan nga drafti. Versioni final i
ligjit njeh vetëm dy gjini, një ndryshim i bërë
si përgjigje ndaj presionit të grupeve fetare
dhe aktorëve të djathtë.

Ky ligj nuk u miratua në heshtje. Ai shkaktoi
menjëherë kundërshtime, sidomos nga
grupet të vetëquajtura “pro-familje” që
kundërshtuan përkufizimet e zgjeruara të
gjinisë. Megjithatë, qëllimi i ligjit mbetet
garantimi i barazisë gjinore dhe sigurimi i
mbrojtjes efektive kundër diskriminimit me
bazë gjinore në jetën publike dhe private. Ajo
që e dallon këtë ligj është futja e koncepteve
dhe mbrojtjeve që ende janë të panjohura
ose mungojnë krejtësisht në shumicën e
legjislacioneve të Ballkanit.

Duke nisur nga thelbi, drafti fillestar i ligjit,
neni 6, paragrafi 1, vendos një standard të ri.
Ai përcakton:

“Çdo trajtim më pak i favorshëm i një personi
për shkak të seksit, orientimit seksual,
identitetit gjinor, shprehjes gjinore ose
karakteristikave seksuale, krahasuar me
trajtimin që i jepet, i është dhënë ose do t’i
jepej një personi të seksit tjetër në të njëjtën
situatë ose situatë të ngjashme, përbën
diskriminim të drejtpërdrejtë mbi bazë seksi
dhe është i ndaluar. Kjo ndalesë përfshin
gjithashtu diskriminimin ndërthurës dhe çdo
formë tjetër diskriminimi.”

Ky formulim është transformues. Ai pranon se
diskriminimi nuk është një dimensional. Një
person mund të jetë i pafavorizuar për shumë
arsye njëherësh, për shembull një grua që
është njëkohësisht lezbike, ose një
transgjinore që i përket një pakice etnike. Ky
qasje luan rol të rëndësishëm në njohjen e
ndërthurjes së identiteteve në luftën për
barazi.

Neni 10 i ligjit sjell një tjetër masë novatore:
detyrimin për gjuhë gjinore të ndjeshme dhe
përfshirëse në të gjitha institucionet
shtetërore, sektorin privat, median dhe
arsimin. Ndryshe nga legjislacioni i pjesës
tjetër të Ballkanit, që shpesh e trajton
reformën gjuhësore si simbolike, Shqipëria e
bën atë detyrim të mirëfilltë. Organet
legjislative, ekzekutive dhe gjyqësore, si edhe
organizatat private, duhet të përdorin gjuhë
që sfidon stereotipet gjinore të përhapura në
rajon, trajton diskriminimin ndërthurës dhe
promovon barazi gjinore në politika,
programe, buxhete dhe komunikime publike.



Ligji zgjeron këto detyrime edhe në mediat
audiovizuale, të shtypura dhe online, duke
kërkuar përdorimin e terminologjisë gjinore
të ndjeshme në raportim dhe angazhim
publik. Duke njohur ndikimin e medias, kjo
dispozitë synon të riformësojë perceptimet
shoqërore dhe të normalizojë barazinë në
diskursin e përditshëm.

Për më tepër, neni 24 vendos standarde
ambicioze për përfaqësim gjinor në
strukturat vendimmarrëse. Ligji kërkon kuotë
50 për qind për udhëheqjen, ndërsa
garanton që përfaqësimi të mos bjerë kurrë
nën 30 për qind për asnjërën gjini. Kjo vlen
për të gjitha nivelet, nga institucionet lokale
dhe kombëtare deri te postet ndërkombëtare
si misionet diplomatike. Duke e futur këtë
standard në ligj, Shqipëria kalon nga nxitja
drejt detyrimit, duke krijuar një kornizë që
garanton pjesëmarrje më të lartë të grave në
institucione. Një hap domethënës në një
rajon ku barazia gjinore në qeverisje ende
shihet si aspiratë dhe shpesh si “teprim”.

Ligji forcon gjithashtu të drejtat e punës.
Punëdhënësit duhet të mbrojnë punëtorët
nga dhuna, diskriminimi, ngacmimi dhe
veçanërisht ngacmimi seksual në vendin e
punës. Ata duhet të hartojnë rregullore të
brendshme që përshkruajnë masat
parandaluese, procedurat e ankesave formale
dhe joformale, si edhe masat disiplinore
kundër dhunuesve. Punëdhënësit detyrohen
të reagojnë menjëherë kur kanë dijeni për
shkelje, të ndjekin procesin ligjor të rregulluar
dhe të marrin masa për të parandaluar
përsëritjen e tyre. Kjo siguron që vendet e
punës të jenë më të sigurta, më të
përgjegjshme dhe më reaguese ndaj
shkeljeve.

Një aspekt veçanërisht i rëndësishëm i ligjit
është njohja e punës së papaguar në nenin
32. Ndryshe nga legjislacioni tradicional i
punës që fokusohet vetëm te puna e paguar,
ky ligj pranon kontributet thelbësore të grave
dhe burrave në kujdesin ndaj fëmijëve,
menaxhimin e ekonomisë familjare,
mbështetjen familjare dhe bujqësinë ose
bizneset familjare.

Kjo njohje lidhet me përfitime të prekshme
nga shteti: qasje në shërbime komunitare,
kujdes shëndetësor, trajnim profesional, orar
fleksibël dhe mundësi për punë në distancë.  
Duke e vlerësuar punën e papaguar si të
dobishme shoqërisht dhe ekonomikisht, ligji
sfidon rolet tradicionale gjinore, promovon
ndarjen e përgjegjësive brenda familjes dhe
ofron masa strukturore për të ulur pabarazitë
në të ardhura dhe punësim.

Neni 36 trajton barazinë gjinore në media dhe
informim publik, duke ndaluar publikimin ose
shpërndarjen e materialeve që përmbajnë ose
promovojnë diskriminim mbi bazë gjinie,
identitetesh ndërthurëse ose dhunë me bazë
gjinore. Mediat publike dhe private detyrohen
të eliminojnë gjuhën seksiste, gjuhën e
urrejtjes dhe stereotipet, ndërsa promovojnë
komunikim të ndjeshëm gjinor, qasje të
barabartë në prodhimin e përmbajtjes dhe
fushata ndërgjegjësuese kundër dhunës me
bazë gjinore. Kjo paraqet një frymëmarrje të re
në kohën e përhapjes globale të lëvizjeve
antigjinore, shpesh të amplifikuara nga
mediat qendrore, duke i mbajtur ato më të
përgjegjshme për përmbajtjen që
shpërndajnë.

Ligji vendos gjithashtu dënime financiare për
shkeljet, duke siguruar llogaridhënie. Individët
gjobiten nga 60 mijë deri në 120 mijë lekë,
ndërsa personat juridikë nga 120 mijë deri në
200 mijë lekë. Individët përgjegjës brenda
organizatave dhe zyrtarët publikë janë
gjithashtu subjekt gjobash. Këto masa
forcojnë respektimin e ligjit dhe tregojnë qartë
pasojat e diskriminimit me bazë gjinore.

Krahasuar me pjesën tjetër të rajonit, ligji i ri i
Shqipërisë vendos një standard të lartë
përmes kuotave strukturore gjinore, njohjes
dhe vlerësimit të punës së papaguar me
përfitime të prekshme, detyrimit për gjuhë të
ndjeshme gjinore dhe, unik në Ballkan,
përfshirjes së diskriminimit ndërthurës dhe të
shumëfishtë si parim ligjor.



Megjithatë, ai është më pak i qartë për
mbrojtjet specifike LGBTI sesa drafti fillestar
dhe mbetet më pak ambicioz se Kosova
dhe Serbia në listimin e identitetit gjinor si
kategori të mbrojtur.

Në krahasim, kuadri ligjor i Kosovës,
përfshirë Ligjin për Barazinë Gjinore të vitit
2015 dhe Ligjin Kundër Diskriminimit, ofron
mbrojtje më të fuqishme për identitetin
gjinor dhe orientimin seksual. Megjithatë,
Shqipëria i integron këto mekanizma më në
mënyrë më të shtrirë nëpër sektorë të
ndryshëm.

Në Kosovë, Ligji për Barazinë Gjinore
gjithashtu njeh punën e papaguar dhe
mbron kundër diskriminimit me bazë
gjinore, përfshirë identitetin gjinor. Por
Shqipëria shkon më tej duke i integruar
këto mbrojtje ndërsektorialisht dhe duke
mandatuar mekanizma strukturore si gjuha
e ndjeshme gjinore dhe kuotat e
pjesëmarrjes. Kuadri i Kosovës është i fortë
në letër, por më pak gjithëpërfshirës në
zbatim praktik.

Serbia ka një kuadër ligjor përmes “Zakon o
rodnoj ravnopravnosti”, që ndalon
diskriminimin e drejtpërdrejtë dhe  të
tërthortë mbi bazë seksi, gjinie (të trajtuar
në mënyrë binare) dhe karakteristika
seksuale, dhe kërkon buxhetim të
ndjeshëm gjinor, raportim dhe fushata
ndërgjegjësuese.

Autoritetet publike dhe punëdhënësit janë
të detyruar të zbatojnë masa për barazi
gjinore dhe media e arsimi duhet të
përdorin përmbajtje të ndjeshme gjinore.
Serbia e njeh punën e papaguar në
koncept, por nuk ofron përfitime të
prekshme ose mbështetje institucionale.
Për më tepër, ligji i Serbisë është përballur
me rezistencë politike dhe shoqërore,
përfshirë pezullimin e përkohshëm nga
Gjykata Kushtetuese, duke kufizuar
zbatimin e tij. Në vitin 2025, gjykata pezulloi
dispozitën për gjuhën e ndjeshme gjinore.

Si perfundim, edhe pse ligji i miratuar në
Shqipëri përbën një avancim të qartë për të
drejtat e grave dhe e afron Shqipërinë me
standardet e BE-së, ndryshimet e mëdha të
bëra nën presion publik e larguan atë nga
reforma gjithëpërfshirëse dhe novatore që
shumë aktivistë kishin shpresuar. Pjesa
tjetër e Ballkanit nuk është aq prapa sa do
të sugjeronte drafti fillestar. Në të njëjtën
kohë, ndryshimet duhet të na shtyjnë të
reflektojmë mbi ndikimin e lëvizjeve
antigjinore, të cilat po formësojnë gjithnjë e
më shumë proceset legjislative në rajon.

Drafti i Ligjit për Barazinë Gjinore në
Shqipëri përfaqësonte një model ambicioz,
por u shty pas nga erërat politike.



Erta Berisha
@ertascanvas

Kjo pikturë paraqet një nuse të ulur në një sfond të butë dhe të zbehtë, me fustanin e
bardhë që simbolizon pastërtinë dhe fillimet e reja.Në kontrast të plotë me këtë imazh
të qetë, shenjat e mavijosjes në fytyrën dhe shpatullën e saj zbulojnë një të vërtetë të
dhimbshme, të fshehur pas dyerve të mbyllura. Shprehja “Derisa vdekja të na ndajë”, e
shkruar pranë saj, shndërrohet në një koment të ftohtë dhe të trishtueshëm mbi
realitetet e errëta që përjetojnë shumë gra.

Përmes emocioneve të sinqerta dhe ngjyrave të zbutura, vepra e detyron shikuesin të
përballet me tensionin mes asaj që shoqëria pret dhe asaj që ndodh në të vërtetë.
Gratë shpesh priten të martohen pa ankesë, ndërkohë që përballen vazhdimisht me
abuzim, qoftë fizik apo verbal, brenda atyre martesave.

Kjo pikturë qëndron si një thirrje e fuqishme për ndërgjegjësim, empati dhe nevojën e
menjëhershme për t’u përballur me dhunën në familje.



D I T A  K U R  T E L E F O N I  U  B Ë  A R M Ë

Hadia Abdelfatah

Shpesh, kur mendojmë për termin “dhunë
ndaj grave”, gjëja e parë që na vjen ndër
mend është sulmi fizik ose dhuna ballë për
ballë. Por në botën e sotme, ku rrjetet sociale
janë bërë pjesë e pandashme e jetës sonë të
përditshme, dhuna nuk është më e kufizuar
në rrugë apo në shtëpi. Ajo është zhvendosur
edhe në ekrane, duke marrë formën e
dhunës kibernetike që prek gra dhe vajza
kudo.

Ndërsa rrjetet sociale janë kthyer në hapësirë
thelbësore për gratë dhe vajzat për t’u
shprehur, komunikuar dhe punuar,
fatkeqësisht ato janë bërë edhe mjedis i
pasigurt. Ka komente dhe fushata të
mbushura me gjuhë urrejtjeje e bullizëm,
shohim raste të shumta ngacmimi online,
shantazhi dhe forma të tjera dhune. Efekti i
kësaj dhune nuk është i çastit. Ai prek
mënyrën si një grua e sheh veten, vlerën që i
jep vetes dhe ndjenjën e sigurisë.

Dhuna kibernetike ndaj grave nuk ka një
formë të vetme, por shumë forma që
bashkohen në një pikë të përbashkët: telefoni
ose ekrani i kompjuterit bëhet mjet për të
lënduar një grua diku. Historia mund të nisë
me një vajzë që poston një foto të sajën dhe
sapo e publikon, përballet me komente për
ngjyrën e lëkurës, shenjat në trup, aknet dhe
dukjen e saj. Në raste të tjera, një burrë
poston një foto personale të ish të dashurës,
foto që ajo ia kishte dërguar në një moment
besimi.

Më vonë ajo zbulon se imazhi i saj po
qarkullon në grupe private ose në faqe
publike pa lejen e saj, me qëllim ta
poshtërojnë, ta shantazhojnë ose t’i dëmtojnë
reputacionin. Ndonjëherë dhuna kufizohet
në fjalë. Një lumë fyerjesh dhe kërcënimesh
nën çdo postim që e bën qëndrimin në
platformë një barrë të padurueshme.

Në raste të tjera, foto ose informacione
private vidhen dhe përdoren për ta
shantazhuar me imazhe intime ose pamje të
bisedave.

 Ato kërcënohen se këto materiale do t’u
dërgohen prindërve ose do të publikohen
online. Shumë gra i nënshtrohen vjedhjes së
identitetit, ku hapen llogari të rreme me
emrin e tyre dhe me fotot e tyre. Ndonjëherë
këto llogari përdoren për të postuar
përmbajtje ofenduese, duke dëmtuar
reputacionin e tyre dhe duke kërcënuar
ndjesinë e sigurisë. Ka edhe gra që përballen
me ngacmim të vazhdueshëm dixhital.
Dikush ndjek çdo hap të tyre online,
komenton me qëllim çdo postim, u dërgon
mesazhe pa pushim dhe madje përpiqet ta
zhvendosë këtë ngacmim nga ekrani në
jetën reale. Dikush mund t’u dërgojë edhe
foto të organeve gjenitale ose mesazhe me
përmbajtje seksuale për qëllime ngacmimi.
Krahas kësaj, gjuha e urrejtjes mbetet e
pranishme. Fjalë poshtërimi, talljeje dhe
përçmimi të drejtuara ndaj grave vetëm
sepse janë gra, që ua heqin njerëzimin dhe
nxisin të tjerët ta pranojnë dhunën ndaj tyre.
Disa vajza dhe gra joshen përmes chat-eve
dhe video-thirrjeve në marrëdhënie të rreme
që përfundojnë me shfrytëzim seksual dhe
shantazh. Në raste të tjera, adresa e shtëpisë,
numri i telefonit ose vendi i punës publikohet
në atë që quhet “doxxing”, duke i ekspozuar
ato ndaj rreziqeve të vërteta që tejkalojnë
ekranin.

Të gjitha këto praktika mund t’u duken disa
njerëzve si “vetëm interneti”, por në realitet
ato përbëjnë një rrjet të ndërlikuar dhune që
dëmton reputacionin e grave, prek shëndetin
e tyre mendor dhe mund të kërcënojë jetën e
tyre profesionale dhe familjare.



Para disa vitesh u shfaq një term edhe më i
thellë se “dhuna kibernetike”, një term që
përshkruan më saktë atë që janë bërë
rrjetet sociale: “dhuna me bazë gjinore e
lehtësuar nga teknologjia”. Kjo dhunë nuk
lë gjurmë vetëm në ekran, por prek
mirëqenien mendore dhe emocionale të
grave. Shumë gra dhe vajza që i janë
nënshtruar shpifjeve, shantazhit ose
bullizmit përshkruajnë një ndjenjë të
vazhdueshme frike. Frikë nga çdo njoftim i
ri në telefon dhe frikë nga stigma
shoqërore. Kjo frikë shoqërohet me sulme
paniku, ankth të vazhdueshëm, pagjumësi
dhe një ndjenjë në rritje të padenjësisë.
Përveç dëmit të menjëhershëm
psikologjik, ka edhe pasoja afatgjata në
jetët e të mbijetuarave. Kur dëmtohet
reputacioni dhe pozita e tyre shoqërore,
pasojat në jetën sociale janë serioze. Ulen
mundësitë për punësim, pengohet
zhvillimi profesional dhe dëmtohet arsimi
duke e bërë më të vështirë përqendrimin
ose madje duke pamundësuar
përfundimin e studimeve. Shumë të
mbijetuara mund të tërhiqen nga rrjetet
sociale ose të zvogëlojnë pjesëmarrjen e
tyre dixhitale sepse nuk ndihen më të
sigurta, çka i izolon dhe i përjashton nga
mundësi të rëndësishme shoqërore,
arsimore dhe ekonomike. Ndikimi shtrihet
në jetën e përditshme. Ndonjëherë
refuzojnë të dalin me miq, ndalojnë
aktivitetet që i gëzonin dikur ose fshijnë
tërësisht llogaritë e tyre në rrjete sociale, jo
sepse nuk u pëlqejnë këto platforma, por
sepse nuk ndihen më të sigurta. Ky lloj
dhune nuk kufizohet vetëm në botën
dixhitale. Ndonjëherë përshkallëzohet nga
komentet dhe mesazhet në kërcënime të
vërteta ose përballje fizike, me pasoja edhe
më të rënda.

Ne nuk kemi shumë mospajtime mbi këto
forma të dhunës, por ka një formë të
fshehur dhe tinëzare, 

që nuk është aspak më pak e rrezikshme.
Bëhet fjalë për dhunën e maskuar si “shaka”
ose “humor i lehtë”.

Në shumë faqe me përmbajtje humoristike,
shakatë ndërtohen mbi kurrizin e grave.
Përqeshin trupin e tyre, tallen me gratë e
pavarura ose me nënat punëtore, të cilat
paraqiten gjithmonë si të irrituara dhe të
pakujdesshme ndaj fëmijëve dhe pamjes së
tyre. Ka edhe video që portretojnë rënien e
“bukurisë” së një gruaje pas martesës,
përhapin idenë se gratë “privohen” nga
fertiliteti pas të tridhjetave, ose paraqesin
emocionet dhe vendimet e grave si
“çrregullime hormonale”.

Problemi është se ky diskurs paraqitet si
“humor i pafajshëm”, duke bërë që edhe
vetë disa gra ta ndajnë ose t’i qeshin këto
shaka. Me përsëritjen e stereotipeve, e
qeshura bëhet mjet për normalizimin e
dhunës, ndërsa ato që përpiqen ta
kundërshtojnë përballen me tallje të
mëtejshme.
Kështu hapësira dixhitale bëhet vend për
riciklimin e ideve të vjetra për gratë, në vend
që të jetë hapësirë për lirinë e tyre, përveç
nëse përdoret edhe për ngritje të vetëdijes
dhe sfidim të këtij “humori” që dhunon më
shumë sesa bën për të qeshur.

Me zhvillimin e teknologjive të komunikimit
dhe përhapjen e inteligjencës artificiale,
janë shfaqur forma të reja të dhunës
kibernetike, sidomos me përhapjen e
teknologjisë “deepfake”, e cila po përdoret
për të krijuar përmbajtje pornografike të
viktimave gra duke përdorur foto të tyre të
zakonshme nga rrjetet sociale.

Edhe më e rrezikshme është normalizimi i
dhunës ndaj grave në shumë shoqëri, që
bën që dhuna kibernetike të mos merret 



seriozisht. Kjo e bën dhunuesin të ndihet i
paprekshëm.

Hapësira dixhitale përdoret për të riprodhuar
të njëjtat modele të dhunës tradicionale:
ngacmim, kërcënime, shantazh emocional ose
financiar përmes fotove ose të dhënave
personale të grave.

Zbrazëtitë ligjore janë pjesë kryesore e
problemit. Në shumë vende, ligjet nuk arrijnë
ta trajtojnë seriozisht këtë lloj dhune ose nuk e
njohin atë si formë të veçantë. Kjo lë miliona
gra të vetme përballë pasojave, ndërsa shumë
dhunues shpëtojnë pa u ndëshkuar, sikur ajo
që ndodh online të jetë më pak e rrezikshme
sesa ajo që ndodh offline, edhe pse dhimbja
është e njëjtë. Edhe unë vetë kam përjetuar
shumë forma të kësaj dhune.

Ashtu si shumë gra të reja, kam një prani të
njohur në rrjetet sociale dhe mijëra ndjekës,
por kjo më ka ekspozuar ndaj shkeljes së
privatësisë, shpërdorimit të fotove dhe
identitetit tim. U krijua një llogari e rreme në
emrin tim, me fotot e mia, dhe u përballa me
mesazhe të shumta ngacmimi seksual dhe
bullizmi për pamjen time. Kjo më shtyu ta
shkruaj këtë artikull dhe shpresoj sinqerisht
që, në kuadër të fushatës së 16 Ditëve të
Aktivizmit kundër Dhunës me Bazë Gjinore,
njohja e kësaj dhune dixhitale të bëhet hap i
parë i domosdoshëm. Dhuna me bazë gjinore,
qoftë në rrugë ose në ekran, është përpjekje
për të heshtur gratë dhe për të kufizuar
praninë e tyre në jetën publike. Pyetja që
mbetet për të gjithë ne është: çfarë hapësire
dixhitale duam t’u lëmë vajzave që po rriten
sot?



A E DINIT?
Pjesa në vijim nxjerr në pah realitete të përditshme që shpesh mbeten të

padukshme kur flasim për dhunën me bazë gjinore.

 Çdo kartelë sjell një vështrim të thjeshtë që ndihmon në sfidimin e
supozimeve, qartësimin e keqkuptimeve dhe hapjen e hapësirës për biseda

më të informuara.

Ngurtësimi është një nga
reagimet më të

zakonshme për të
mbijetuar

Jo e gjithë dhuna
është e dukshme

Xhelozia nuk është
shenjë dashurie

Pëlqimi duhet të
vazhdojë gjatë gjithë

ndërveprimit

Humori formëson
norma

Manipulimi shpesh
fshihet pas gjuhës

romantike

Mund të mbështesësh
pa u munduar të

zgjidhësh

Të jesh i pranishëm, i qetë
dhe pa gjykim është formë e

fuqishme kujdesi.

Largimi nga një
marrëdhënie e

dëmshme mund të jetë i
rrezikshëm

Shumë të mbijetuar kthehen
për shkak të frikës, financave

ose shqetësimeve për sigurinë.
Kjo nuk është dobësi.

Fjali si nëse më do, do ta
bësh këtë krijojnë presion, jo

partneritet.

Sfida e stereotipeve
gjinore ndihmon në

parandalimin e dhunës

Ndryshimi i normave dhe
pritshmërive është pjesë e

ndërtimit të komuniteteve më
të sigurta dhe më të barabarta.

Shakatë për gratë ose burrat
mund të bëjnë idetë e
dëmshme të duken të

pranueshme dhe normale.

Kërkimi i ndihmës
nuk çon gjithmonë te

mbështetja

Frika, stigma dhe mungesa e
qasjes shpesh qëndrojnë mes

viktimës dhe ndihmës që i
duhet.

Një person mund të ndryshojë
mendje në çdo moment.

Pëlqimi duhet të jetë i lirë, i
vazhdueshëm dhe i respektuar.

Dhuna me bazë gjinore
prek njerëz nga të

gjitha shtresat

Arsimi, të ardhurat ose
statusi nuk e mbrojnë

askënd nga dëmi.

Dashuria rritet në besim dhe
respekt. Xhelozia shpesh

përdoret për të justifikuar
sjellje kontrolluese.

Shumica e personave të
prekur nga dhuna me

bazë gjinore njohin
dhunuesin

Shumë përvoja përfshijnë
partnerë, të afërm ose të

njohur, jo të huaj.

Dëmi dixhital, emocional dhe
financiar mund të jetë

thellësisht i dëmshëm edhe
kur nuk shihet.

Mund ta mbështesësh
një të mbijetuar pa

ditur çdo detaj

Të dëgjosh, të besosh dhe të
ofrosh praninë tënde me qetësi
vlen më shumë se mbledhja e

informacionit.

Heshtja ose qëndrimi i palëvizur
nuk do të thotë pajtim. Shumë

njerëz ngrijnë sepse trupi zgjedh
sigurinë mbi gjithçka.

Sjellja kontrolluese
shpesh fillon me
veprime të vogla

Kontrolli i mesazheve, vendosja
se me kë flet dikush ose ndjekja

e vendndodhjes janë modele
kontrolli, jo kujdesi.

KËTO NUK JANË FAKTE TË RËNDA, POR RIKUJTIME TË LEHTA QË
TREGOJNË SI PUSHTETI, SIGURIA DHE RESPEKTI JANË TË

PRANISHËM NË PËRDITSHMËRI.
 MERR NJË MOMENT PËR SECILËN DHE SHIKO ÇFARË TË DUKET E
NJOHUR, BEFASUESE APO QË IA VLEN TA REFLEKTOSH PËRSËRI.



Në ëndrrat e mia
Unë jam e lirë

Nuk ka zinxhirë
As frikë se nuk jam mjaftueshëm

A se nuk do të vlerësohem
Nga burrat
Nga sistemi

Apo nga kushdo që vendos vlerën time

Në ëndrrat e mia
Jam shumë përtej pritshmërive të kujtdo

Ekzistoj me forcë
Dhe ngrihem me dashuri

Në ëndrrat e mia
Motrat e mia nga Jordania

Sudani
Palestina
Kongoja

Afganistani
Dhe nga çdo cep i botës

Gëzojnë paqen teksa rrezet e Diellit bien mbi duart e tyre të lodhura
Lodhje nga varfëria
Lodhje nga vdekja
Lodhje nga gjaku

Në ëndrrat e mia
Nuk shihem si objekt

Shihem si subjekt
Si baza e jetës

Si zemra e civilizimeve
Si frymëzim për shoqëritë

Në ëndrrat e mia
Nuk krahasohem me standarde

Standardet nuk ekzistojnë në mendjen time
Bukuria ime nuk përcaktohet nga hapat që të tjerët ndjekin

Trupi im është tempull që meriton përqafim
Mendja ime është forcë që nuk është formësuar nga burrat

Në ëndrrat e mia
Unë jam e lirë

Nuk ka zinxhirë
As frikë...

ËNDRRAT Mila Mihajlović



N G A  B E O G R A D I  N Ë  P R I S H T I N Ë :  
G R A T Ë  Q Ë  R E F U Z U A N  T Ë  H E S H T I N  

Ana Adžić &
Bubulina Peni

Më 14 gusht 2025, pas njërit prej shumë
protestave studentore në Beograd, një grup
studentësh u sulmua nga policia teksa po
ktheheshin në shtëpi dhe u dërguan në një
garazh aty pranë. Mes tyre ishte Nikolina
Sindjelic, një vajzë që mbijetoi dhunën
policore.

“Teksa po ecnim në rrugën Nemanjina, u
përballëm me pjesëtarë të JZO, policë dhe
disa burra të maskuar që nuk i njihnim,”
tregoi Sindjelic në një intervistë për N1.

Sipas saj, burra me rroba civile dhe komini
(balaklava) dolën nga një ndërtesë qeveritare
dhe filluan të godisnin protestuesit me
shkopinj gome. Studentët thonë se u
detyruan të gjunjëzoheshin me duart pas
shpine ndërsa arriti komandanti i JZO. Kur ai
pa dritën e kuqe të kamerës së Nikolinës, e
akuzoi se po regjistronte dhunën, edhe pse
kamera ishte pa bateri. Telefonat e
studentëve u thyen menjëherë, përveç atij të
Nikolinës, i cili iu konfiskua dhe iu kthye më
vonë krejtësisht i shkatërruar. Edhe kamera iu
mor.

Sindjelic tregoi publikisht se si komandanti e
goditi fizikisht, duke i bërë kërcënime për ta
zhveshur e për ta përdhunuar para të tjerëve.
Pas dhunës, studentët e ndaluar u dërguan
në stacion policor. Fatkeqësisht, ky ishte
vetëm fillimi i historisë së saj.

Më pak se katër ditë pasi Nikolina foli
publikisht për dhunën policore dhe veprimet
e komandantit, ish Sekretarja e Shtetit, Dijana
Hrkaloviq, e dënuar më herët atë vit për
abuzim me ndikimin, së bashku me
televizionin proqeveritar Informer, publikuan
foto intime të saj. Imazhet dyshohet të jenë
marrë nga telefoni i saj i shkatërruar, me
qëllim diskreditimin e saj.

Me REM pasiv dhe me prokurorinë të
heshtur, e vetmja mundësi ligjore e Nikolinës
ishte ngritja e një padie private.

Një muaj më vonë, qeveria prezantoi një
projektligj që kriminalizon keqpërdorimin e
fotove, videove dhe materialeve intime. Sipas
ligjit aktual serb, këto raste nuk ndiqen me
iniciativë të shtetit, duke i lënë viktimat të
ngrenë padi vetë. Megjithatë, mbetet e
paqartë se si do të zbatohet vepra e re, duke
pasur parasysh varësinë e gjyqësorit nga
partia në pushtet. Organizatat e të drejtave të
njeriut paralajmërojnë se të drejtat e grave
mund të përdoren sërish për përfitime
politike dhe jo për mbrojtje reale.

Avokatja Milena Vasiq, drejtoreshë programi
në YUCOM, theksoi se futja e një vepre të re
nuk ka kuptim pa kapacitete institucionale.
“Edhe kapacitetet e Zyrës së Prokurorit për
Krimet e Teknologjisë së Lartë duhet të
forcohen. Kemi shumë pak prokurorë që
merren me këtë lloj vepre penale,” u shpreh
ajo.

Vasiq shtoi se qeveria po i përdor të drejtat e
grave për qëllime populiste, ndërkohë që
problemet e rëndësishme të projektligjit
mbeten të pazgjidhura.

Ana Zdravkoviq nga organizata Osnažene i
tha Zoomer.rs se një nga problemet kryesore
të projektligjit është mungesa e
përkufizimeve të qarta, sidomos për atë se
çfarë konsiderohet “përmbajtje seksualisht
eksplicite”, duke krijuar hapësirë për
interpretim të pabarabartë nga gjykatat. Ajo
theksoi gjithashtu mungesën e
mekanizmave ligjorë për heqjen e
përmbajtjeve të publikuara në internet, duke
i lënë viktimat të ekspozuara ndaj dhunës
edhe pas proceseve gjyqësore.



Në të njëjtin intervistë për Zoomer.rs, Vanja
Macanoviq nga Qendra Autonome e Grave
shtoi se akte të ngjashme ndërkombëtare, si
Online Safety Act në Mbretërinë e Bashkuar
apo Take It Down Act në SHBA, dështojnë
shpesh në praktikë sepse ligjvënësit nuk
kuptojnë se si funksionojnë platformat
digjitale dhe rrallë konsultohen me ekspertë
të shoqërisë civile.

Në fund, historia e Nikolinës zbulon më
shumë se një rast dhune policore. Ajo
ekspozon një sistem ku dhunuesit veprojnë
pa frikë, dhe viktimat lihen të kërkojnë
drejtësi vetë. Pa institucione të pavarura dhe
pa vullnet politik, ligji i ri rrezikon të bëhet një
shembull tjetër i drejtësisë së rreme.

Historia e saj nuk është e izoluar, por pjesë e
një modeli rajonal, ku ngritja e zërit, sidomos
kundër dhunës me bazë gjinore, shpesh ka
një çmim. Mekanizmat e
pandëshkueshmërisë që mbrojnë dhunuesit
në Serbi pasqyrohen edhe në pjesë të tjera të
Ballkanit, duke zbuluar një kulturë të
përbashkët heshtjeje dhe frikësimi. Nëse
udhëton nga Beogradi drejt Prishtinës, gjen
një gazetare që u përball me fat pothuaj
identik. Ajo është Ardiana Thaçi Mehmeti.

Të hënën e 7 majit 2024, telefonin e saj e
përmbytën telefonata dhe mesazhe nga
numra të panjohur, burra që kërkonin favore
seksuale, komentonin pamjen e saj, i
kërkonin tarifa dhe i dërgonin foto të trupit të
tyre.
 
Ngacmimi nisi pasi numri i saj u shpërnda në
grupin famëkeq AlbKings, një komunitet
online në Kosovë që shpërndante të dhëna
private dhe targetonte gra me kërcënime,
shantazh dhe ekspozim publik.

Vetëm disa javë më parë, Thaçi Mehmeti
kishte raportuar për këtë grup në emisionin e
saj investigativ Kiks Kosova.

“Dallimi mes këtij rasti dhe kërcënimeve të
tjera që kam marrë është se kësaj here nuk e
dija kush qëndronte pas tyre. Zakonisht e
kam ditur kush më kërcënon dhe se kishte
lidhje me punën time,” shpjegoi ajo.

“Kësaj here ishin rreth shtatëdhjetë mijë
njerëz. Kur del në rrugë, nuk mund të
identifikosh askënd. Kjo e bënte shumë më
të rrezikshme, sidomos sepse ishte hera e
parë që dikush më sulmonte mbi bazë gjinie
dhe seksualisht.”

Grupi kishte përmasa gjigante. Sipas Balkan
Insight, në kulm kishte 120 mijë anëtarë.

Shoqata e Gazetarëve të Kosovës e dënoi
publikimin e numrit të saj, duke theksuar se
këto veprime synonin ta frikësonin dhe ta
detyronin të heshtte.

Ngacmimet u përshkallëzuan kur anëtarët
kërkuan edhe kontaktet e familjarëve të saj. 
Për herë të parë, ajo u pyet veten nëse duhej
të vazhdonte punën e saj, pasi kjo po
rëndonte edhe tek fëmijët dhe bashkëshorti,
por sidomos tek nëna e saj që atë janar kishte
kryer mastektomi për shkak të kancerit të
gjirit.

“Kur ndodhi rasti im, nëna e pa në televizion.
Policia, që më kishte ofruar mbrojtje të afërt,
tashmë ndodhej në shtëpinë e saj. Duke i
parë, ajo mendoi se më kishin vrarë dhe pati
një krizë paniku që zgjati disa orë,” kujton
Ardiana.

Një reagim shpërfillës e lë viktimën pa
mbështetjen e duhur.

Deri më 9 shkurt 2024, AlbKings kishte
grumbulluar mbi 20 mijë foto dhe mbi 19
mijë video. Pak pas asaj date, grupi kaloi në
modalitet privat. Prokurorja Elza Bajrami
shpjegoi se grupi ishte mbyllur më herët, por
ishte rihapur dy herë të tjera.

Kur ajo raportoi rastin në polici, oficeri i tha
thjesht: “Ndërro numrin e telefonit.” Ajo iu
përgjigj: “Pse duhet ta ndryshoj? Jetojmë në
epokën e teknologjisë. Nëse e ndryshoj
numrin, të gjithë njoftohen brenda
sekondash.”

Në rastin e dytë AlbKings, prokuroria e hoqi
Ardinanën nga aktakuza me arsyetimin se
nuk kishte vazhduar komunikimin me
ngacmuesit.



Ata ishin duke më ngacmuar mua. Kisha bërë
screenshote, i kisha bllokuar dhe i kisha
raportuar. 

Dy prej tyre pranuan se kishin dërguar foto
dhe kërkuar favore. Por prokuroria tha se
vepra nuk ishte e plotë sepse unë nuk iu
përgjigja,” shpjegon ajo.

Ajo thekson se gjykimet publike, dënimet më
të ashpra dhe një polici më e trajnuar janë të
domosdoshme për të parandaluar dhunën
dhe për të siguruar llogaridhënie të vërtetë.

“Dënimet janë shumë të lehta. Dua që gjyqi
të jetë publik, sepse transparenca i ndalon të
tjerët. Luftuam me muaj për t’i kapur. Pasi u
kapën, dua dënime reale, jo dy muaj burg ose
një gjobë qesharake. Kur dhunuesit fshihen
ose marrin dënime të lehta, asgjë nuk
ndryshon.”

“Raporto gjithmonë. Raportimi është fuqi.”

Megjithë gjithçka, Ardiana u bë zëri i shumë
grave që gjetën forcë për shkak të saj.
“Njëri prej tyre u dënua. Dy të tjerë u liruan.
Jam e lumtur që u bëra zëri i grave të tjera.
Në gjyq pashë rreth njëzet gra që ishin
ngacmuar nga të njëjtit persona, por nuk
donin t’u zbulohej emri,” thotë ajo, duke
theksuar se në Ballkan, shoqëria shpesh e
trajton viktimën si burim turpi.
Në fund të vitit 2024, Ardiana Thaçi Mehmeti
u shpall Gazetarja e Vitit nga Shoqata e
Gazetarëve të Kosovës.

“Rastësisht u gjenda në grupin AlbKings dhe
këtë çmim ia dedikoj të gjitha grave që nuk
patën dikë që t’u qëndronte pranë, që u
detyruan të ndryshonin jetën, numrat e
telefonit, të heshtnin dhe të mos ua tregonin
as familjarëve,” tha ajo në fjalimin e pranimit.
Ajo falënderoi ekipin e KIKS Kosova dhe
shprehu mirënjohje ndaj fëmijëve të saj
adoleshentë që përjetuan bullizëm në shkollë
gjatë kësaj periudhe.

Sot, duke e kujtuar frikën që përjetojnë
shumë gra kur fotot e tyre intime
shpërndahen, Ardiana i nxit të gjitha gratë të
raportojnë rastet dhe të mos turpërohen.

“Nuk je fajtore sepse dikush vendosi të të
ngacmojë apo të të poshtërojë për shkak të
gjinisë,” thotë ajo.

“Shërimi kërkon kohë dhe e di sa e vështirë
është, sidomos në një shoqëri ku faji i vihet
viktimës. Por duhet ta mbajmë kokën lart
dhe të themi, po, kjo më ndodhi. Nuk duhet
ta fshehim dhe të mos izolohemi, sepse
heshtja i lejon gjërat të përkeqësohen.”

Nga Beogradi në Prishtinë, dy gra që guxuan
të thonë të vërtetën u ndëshkuan për këtë.
Përvojat e tyre tregojnë jo vetëm boshllëqet e
sistemeve ligjore, por edhe një mentalitet të
rrënjosur thellë, që ka krijuar një kulturë
heshtjeje ku ngritja e zërit shpesh ka një
çmim dhe ku morali i një gruaje vihet në
dyshim pikërisht nga ajo shoqëri që
pretendon të përcaktojë çfarë është e
moralshme.

Megjithatë, historitë e tyre mbajnë një dritë
shprese, sepse tregon që rezistenca nis në
momentin kur dikush guxon të flasë.
Ndryshimi, sado i ngadaltë, lind nga ai akt i
parë i kundërshtimit. Nikolina dhe Ardiana na
kujtojnë se ngritja e zërit nuk është vetëm akt
guximi, por edhe mënyrë për të rimarrë
dinjitetin, të vërtetën dhe të drejtën për t’u
dëgjuar.



S H P I J A  E  V J E T Ë R  Q Ë
T ’ P E R Z E N Adelina Tërshani 

Nuk osht’ shpija bash vec nji cope betoni 
N’shpinë që ti ja ke numru çdo 

tullë 
s’ta bajnë venin as kur je veç n’tullën e

10-të 

Shpija që ja ke numru çdo
 tullë 

nuk osht’ e jotja vec pse ti nime ja din
numrin e shkallëve për në

 t’dytin kat

Shpija që ja ke numru çdo 
tullë 

e ku datën e periodave të para me gjak e
ke vizatu, 

nuk t’man mend veç pse edhe
qeremidet n’kulm ja ke numru

Shpija, që ja ke numru çdo 
tullë 

nuk osht’ domosdo shpi e jotja 
se atij që i shkon fjala aty

 sigurohet me
 t’mbajtë t’shkëputun prej saj
emocionalisht e materialisht

Shpija që ja ke numru çdo
 tullë 

nuk ti man n’mend hapat e pare qe i ke
qitë n’themel të saj 

Shpija që ja ke numru çdo 
tullë 

nuk ti man n’mend teshat që ti ka piku
me lang llamparie t’vjetër 

edhe pse ato janë kanë teshat e ditës
t’parë t’shkollës

Shpija që ja ke numru çdo
 tullë 

nuk ta man n’mend as zhurmën e
shuplakave që i ke marr mrena mureve

t’saj 

se osht’ mësu edhe ajo 
që çdo gjeneratë gruaje të rritun në atë

shpi 
me pa t’nënshtrume

t’pavullnetshme me e ja qitë emrin e
vet asaj shpije

“Krejt gratë para teje” thotë ajo, “
mi kanë numru tullat kah janë çu

kadale 
me ja shtru sofrën burrit që i ka

gjakosë. 

Po asnjana nuk ka dasht këto tulla me i
ba t’vetat.”

Edhe shpija osht’ “dorëzu”, 
edhe pse në tullat e saj,

historitë e stërgjyshes, gjyshes, 
nanës, motrës, 

e tonden i mbanë

Eh shpija që ja ke numru çdo tullë
 ka vendosë vetvetiu me u rrënu 

që mos me e pa vetën 
ma hise të burrave 

që vleren nuk ja dijnë

Shpija shpi edhe me çka ka n’dorë osht’
tu luftu 

e ti, 
çka po pret moj gru’?



VI JA A.J

Fillon butë
me një fjali që tingëllon 
si kujdes
diçka aq e lehtë sa kalon 
pa u vënë re.

Më trego mesazhet
që të jem i sigurt se je mirë.
Fjalët bien si kujdes
por ulen mbi ty si peshë.

Dhe diku mes kërkesës dhe hezitimit
tënd
shfaqet një vijë e hollë.
Një vijë që nuk e dije se ekzistonte
e vizatuar qetësisht mes besimit dhe
dyshimit
mes mbrojtjes dhe zotërimit.

Kujdesi nuk kërkon prova.
Dashuria nuk ka nevojë 
për leje.
Siguria nuk rritet në duart e dikujt
tjetër.

Por kur vija kalohet një herë
bëhet më e lehtë ta kalosh sërish.

Pyetjet e vogla kthehen në 
pritshmëri
pritshmëritë kthehen në rregulla
dhe rregullat riorganizojnë ngadalë
formën e ditëve të tua.

Pse nuk u përgjigje më herët.
Me kë ishe.
Pse nuk ma the.

Çdo pyetje e veshur si shqetësim
çdo kërkesë e mbështjellë me butësi
çdo kufi i maskuar si dashuri.

Dhe një mëngjes vëren
se bota jote është bërë më e vogël
zëri yt më i qetë
zgjedhjet e tua kalojnë nëpër filtrin e
frikës së dikujt tjetër
liria jote riformulohet si përkushtim.

Kështu rritet kontrolli
jo menjëherë
por me copa
në hapësirën mes fjalëve
në çdo moment që e ndien veten të
tkurret pak më shumë.

Dhe pjesa më e rrezikshme është
shpesh fillimi
kur ende tingëllon si kujdes
kur ende duket më e lehtë të
dorzohesh
kur vija është ende aq e hollë sa nuk
shihet.



P R I V I L E G J I  I  T Ë  Q E N U R I T  B U R R Ë  
Visar Kukaqi

Si aktivist dhe edukator i ri, shpesh kam folur
për grupet e cenueshme dhe sfidat që ata
përballen për të arritur mundësitë që
meritojnë. Por rrallë e kam ndalur veten të bëj
një pyetje të thjeshtë, të pakëndshme: a janë
gratë të pafavorizuara në mënyra që burrat as
nuk i vërejnë? Jo vetëm përmes trajtimit të
pabarabartë apo kufizimit të mundësive, por
në momentet e përditshme që formësojnë sa
e sigurt, e lirë, apo e respektuar ndihet një
person.

Dy përvoja më detyruan të rimendoj se çfarë
do të thotë vërtet “privilegj”.

E para ndodhi në verën e vitit 2022 në Kretë,
Greqi. Një shoqe nga Athina erdhi të më
vizitonte ndërsa po jetoja në Heraklion
përmes një programi Erasmus. Për mua,
qyteti dukej plotësisht i sigurt, edhe natën
vonë. Kur ramë dakord të takoheshim për
darkë, ajo më pyeti nëse mund ta merrja nga
Airbnb sepse ndodhej në një zonë të errët.
Nuk e kuptova pse. Mendova: Ajo është greke,
flet gjuhën. Pse do të duhej të ndihej e
pasigurt?

Në rrugë e sipër e pyeta nëse Heraklioni i
dukej i sigurt. Përgjigjja e saj më ka mbetur
në mendje:
“Është i sigurt, po—kryesisht sepse ti je
burrë.”

Momenti i dytë ndodhi gjatë një trajnimi mbi
barazinë gjinore, në kuadër të përvojës sime
me Teach for Kosova. Trajnerja jonë, Liri Kuçi,
shpjegoi dhunën ekonomike—si varësia
financiare përdoret si mjet kontrolli. Ajo
tregoi se si ideja e “burrit të shtëpisë”
shndërrohet shpesh në një leje të heshtur për
dominim. Një burrë që i kërkon para
partneres rrallë e ndien turpin; një grua që
kërkon para shpesh ndihet si të ishte duke
lypur. Ky pabarazim nuk është rastësi—është i
mësuar, i përforcuar, i normalizuar.

Këto momente më bënë të kuptoj diçka të
qartë: pavarësisht çfarë bën një burrë,
veprimet e tij zakonisht interpretohen
përmes një lente privilegji. Edhe diçka aq
absurde sa një aksident rrugor i shkaktuar
nga një burrë drejtues nganjëherë
justifikohet duke fajësuar një grua me fustan
të shkurtër që “e paska shpërqendruar”.

Kur mendoj sa shumë gra kanë frikë të ecin
vetëm edhe në orën 21:00, e kuptoj sa e
mbrojtur ka qenë jeta ime. Si burrë, mund
të dal të pij pa menduar se dikush mund të
më hedhë diçka në gotë. Mund të zgjedh
partneren lirisht pa dëgjuar se jam “shumë i
vjetër” apo “s’do gjej dikë më të mirë”. Mund
të ndërroj punë, të divorcohem, apo të nis
nga e para pa u gjykuar si dështak apo turp.
Burrat rrallë ndalen të vërejnë këto
boshllëqe. Këto probleme nuk janë të
padukshme—ne thjesht jemi mësuar të
mos i shohim. Dhe tepër shpesh, barazia
gjinore trajtohet si ekzagjerim, si bezdi, apo
si “dramatizim i panevojshëm”, ndërkohë që
gratë vazhdojnë të përballen me dhunë,
përjashtim dhe diskriminim.

Kjo është arsyeja pse e quaj privilegj të qenit
burrë: jo sepse burrat janë më mirë në çdo
drejtim, por sepse shoqëria na fal një nivel
sigurie, lirie dhe legjitimiteti për të cilin
gratë detyrohen të luftojnë. Burrat nuk
rrihen për vdekje vetëm sepse janë burra.
Burrat rrallë reduktohen në punë shtëpie,
përjashtohen nga prona, etiketohen për
jetën sociale, apo ndiqen në rrugën më të
sigurt nga dikush me qëllim të keq.
Janë mijëra detaje që na duken të
parëndësishme, por që u kushtojnë grave
ndjenjën e sigurisë, barazisë, e nganjëherë
edhe jetën.
Ky është privilegji i të qenit burrë:
të lëvizësh në botë pa e kuptuar kurrë
plotësisht se çfarë do të thotë të ecësh në
këpucët e një gruaje—dhe përgjegjësia për
t’u siguruar që kjo të ndryshojë.



N G A  G J U H A  T E  D H U N A
Marija Ilić

Dhuna ndaj grave ose dhuna kundër grave,
dy shprehje që duken pothuajse identike, por
që në fakt hapin një pyetje thelbësore. Cili
është marrëdhënia mes grave dhe dhunës?

Gjuha nuk është neutrale, fjalët e
riformësojnë realitetin

Dallimi duket minimal, pothuaj teknik. Por
mënyra si i zgjedhim fjalët përcakton
mënyrën si e kuptojmë realitetin. Kur themi
dhunë kundrejt grave, struktura e fjalisë e
paraqet dhunën si një dukuri që “lëviz” në një
drejtim, si një fenomen që ekziston vetë, mes
pjesëmarrësve që supozohet se janë të
barabartë.
Në të kundërt, shprehja dhunë ndaj grave vë
në qendër marrëdhëniet e pabarabarta të
pushtetit dhe tregon se dhuna është një akt i
kryer ndaj dikujt, jo diçka që “thjesht ndodh”.

Kështu gjuha ndalon së qenuri neutrale. Në
një shoqëri ku dhuna ndaj grave lidhet
ngushtë me rolet gjinore, stereotipet dhe
mesazhet simbolike, mënyra si flasim për
dhunën bëhet pjesë e problemit, por edhe e
zgjidhjes. Kur e paraqesim dhunën si diçka që
“ngjau”, si një incident ose rezultat
rrethanash, fshehim faktin se ekziston një
dhunues, një dinamikë pushteti dhe pasoja
që bien në mënyrë disproporcionale mbi
gratë.

Si e formëson gjuha të kuptuarit tonë për
dhunën

Dhuna ndaj grave nuk është vetëm fizike, ajo
është edhe gjuhësore, simbolike dhe e
ndërtuar shoqërisht.

Ajo fillon shumë përpara se të bëhet e
dukshme, në mesazhet që përthithim, në
normat që mësojmë dhe në gjuhën të cilën
rrallë e vëmë në diskutim. Sociolinguistika
tregon se gjuha nuk është thjesht
komunikim, por pasqyrë e hierarkive
shoqërore. Përmes saj shohim kush ka
pushtet, kujt i besohet, dhe kush heshtet.

Nëse e kuadrojmë dhunën vetëm si akt
individual, humbasim kontekstin më të gjerë
shoqëror. Prandaj mënyra si flasim për
dhunën ka rëndësi; gjuha formëson mënyrën
si e ndajmë përgjegjësinë dhe sa të dukshme
janë viktimat.

Mesazhe që nuk i vëmë re më

Në praktikë, shumë mesazhe mizogjine janë
aq të normalizuara sa nuk i vëmë re. Shprehje
si “meshkujt janë të tillë”, “gratë e teprojnë”,
“nuk është aq serioze”. 

Këtu gjuha funksionon si filtër, duke
paraqitur sjellje të caktuara si të pritshme
dhe të tjera si devijime.

Në kontekstin e dhunës ndaj grave, kjo shihet
në situatat e përditshme, ku zëri i një gruaje
vihet në dyshim, relativizohet ose paraqitet si
më pak i besueshëm. Kjo nuk është rastësi.
Ajo buron nga struktura më të gjera pushteti,
të cilat ruhen përmes gjuhës.

Kur përsërisim vazhdimisht se gratë janë
“emocionale”, “më të dobëta” ose “të
ndjeshme”, ndërsa burrat “racionalë” dhe “të
vetëkontrolluar”, nuk po përshkruajmë
realitetin, por po e krijojmë atë.



Këto modele nuk janë të padëmshme. Ato
përgatisin skenën në të cilën dhuna bëhet e
mundshme, e justifikueshme ose e
padukshme.

Prandaj nuk mjafton të flasim vetëm për
dhunën fizike. Gjuha e përditshme
normalizon rolet gjinore, përgatit terrenin ku
dhuna mund të ndodhë dhe më vonë të
justifikohet. Kur fyerjet ndaj grave
konsiderohen “normale”, kur kontrolli,
xhelozia ose poshtërimi shpjegohen me
qetësi, gjuha bëhet pjesë e mekanizmit të
dhunës.

Mekanizmat përmes të cilëve gjuha e
normalizon dhunën

Gjuha jo vetëm e pasqyron dhunën, por e
normalizon atë. Kjo shihet qartë në disa
mekanizma të zakonshëm.

I pari është zbutja e gjuhës, kur dhuna
paraqitet si “konflikt familjar”, “sherr
bashkëshortor” ose “dramë në lidhje”. Kështu
një akt i rëndë zvogëlohet në një
mosmarrëveshje private.
Më pas vjen fshirja e dhunuesit nga titujt dhe
lajmet. Shkruhet “grua e dhunuar” në vend të
“burrë që dhunoi një grua”. Konstruksioni
pasiv e fsheh përgjegjësinë dhe sugjeron se
dhuna “thjesht ndodhi”.

Ka edhe fajësim të viktimës përmes pyetjeve
dhe komenteve si “pse nuk iku?”, “duhet ta
ketë provokuar”. Ky diskurs fajëson gruan, jo
dhunuesin.

Kultura pop normalizon dhunuesin, duke
paraqitur xhelozinë si dëshmi dashurie dhe
“burrin problematik por pasionant” si figurë
tërheqëse, duke kthyer kontrollin dhe
agresionin në emocione dhe jo në rrezik.

Së fundi, ka relativizim të dhunës përmes
shprehjeve si “kështu janë ata”, “të gjithë
zihen”, “nuk është i keq, thjesht humbi
kontrollin”. Gjuha e tillë minimizon dhe
pothuaj justifikon dhunën.

Këto praktika mjegullojnë realitetin dhe
zhvendosin fokusin nga dhunuesi te gruaja.

Prandaj është thelbësore të kuptojmë se si
gjuha ndikon në atë që ne konsiderojmë
“normale” dhe çfarë jemi të gatshëm të
tolerojmë.

Përvoja e dhunës dhe mënyra si flitet për të
nuk është e njëjtë për të gjitha gratë. Raca,
klasa, orientimi seksual, statusi i migrimit dhe
aftësia e kufizuar ndikojnë në atë se kujt i
dëgjohet zëri dhe kujt i shuhet. Gjuha që i
margjinalizon gratë, i margjinalizon
veçanërisht ato që tashmë janë të
padukshme.

Gjuha e ndjeshme gjinore, dukshmëria si
pushtet

Debati për gjuhën e ndjeshme gjinore në
Serbi tregon se gjuha është më shumë sesa
gramatikë, është çështje politike. Refuzimi i
ligjit për barazinë gjinore që do ta kishte futur
këtë praktikë nuk është thjesht vendim
administrativ, por tregues i sa thellë qëndron
rezistenca ndaj barazisë.

Kundërshtimet shpesh shoqërohen me
stereotipe si “është jo natyrale”, “tingëllon
keq”, “po na imponohet”. Por pas këtyre
argumenteve qëndron një e vërtetë e
thjeshtë: rezistenca ndaj ndryshimit të
hierarkive.

Gjuha e ndjeshme gjinore ka një funksion
kyç. Ajo i emërton gratë si aktore në shoqëri,
jo si shënime në fund të faqeve. Kur themi
ministre, doktoreshë, autore, nuk po
deformojmë gjuhën, po rikthejmë
dukshmërinë. Sepse nëse fjala e vetme që
ekziston për ministër në gjuhët e rajonit
është forma mashkullore, supozimi i
parazgjedhur është se pushteti është
mashkullor.

Emërtimi është gjithmonë akt politik. Ai që
emërtohet ekziston. Ai që mbetet në formë
mashkullore të përgjithshme zhduket.

Kjo është arsyeja pse gjuha e ndjeshme
gjinore nuk është “modë”, por mjet për
rishpërndarjen e pushtetit dhe agjencisë
shoqërore. Nëse gratë nuk janë të dukshme
në gjuhë, vështirë të bëhen të dukshme në
institucione, media ose politikë. Gjuha nuk e
përshkruan vetëm botën, e ndërton atë.



Nëse si vajzë do të kisha dëgjuar më shumë për shkencëtare, kryeministre,
pilote, dhe më pak për mësuese, sekretare dhe stjuardesa, ndoshta do të
kisha mësuar më herët se bota është më e madhe se rolet që shoqëria më
ofroi.

Fjalët zgjerojnë ose ngushtojnë hapësirën e mundësive. Nëse nuk dëgjojmë
në hapësirën publike që gratë mund të jenë komandante, shkencëtare,
programmeuse, presidente, atëherë këto pozicione nuk hapen për to në
kulturën tonë. Gjuha nuk e përcakton fatin, por e formëson imagjinatën.
Dhe imagjinata është themeli i ambicies.

Prandaj duhet të fillojmë me gjuhën. Të emërtojmë përgjegjësinë. Të mos
fshehim dhunuesit pas eufemizmave. Dhe t’u kthejmë grave vendin që u
takon në gjuhë, ashtu si në shoqëri. Ndryshimi i gjuhës nuk e zhduk dhunën
vetvetiu, por pa të mbetemi të verbër ndaj rrënjëve të saj.



M O S  H E S H T.
R A P O R T O  D H U N Ë N

N DA J  G R AV E

N E M O J T E  Ć U TAT I .  
P R I J AV I T E  N A S I L J E

N A D  Ž E N A M A .

0 8 0 0  1 1 1  1 2

0 8 0 0  1 0 0  0 0 7

M O S  H E S H T.
R A P O R T O  D H U N Ë N  N DA J

G R AV E

M O S  H E S H T.
R A P O R T O  D H U N Ë N  N DA J

G R AV E

M O S  H E S H T.
R A P O R T O  D H U N Ë N  N DA J

G R AV E



BOTIMI I 5-TË


